
Plurimondi, 22 3 

Prefazione, مقدمة, Foreword 

Enzo Scandurra* 

Questo numero, uno dei tanti della rivista Plurimondi, ha, 
però, un’importanza unica, direi eccezionale; è dedicato allo 
sterminio di un popolo, quello palestinese, e alla loro città 
principale: Gaza City.  
Genocidio, parola fino a qualche tempo fa impronunciabile, 
ora forse addirittura inadeguata a rappresentare quanto sta 
accadendo ad opera di quegli stessi che un tempo avevano 
conosciuto l’umiliazione, la deportazione e l’eliminazione, 
fattisi oggi carnefici. 
Noi tutti di una certa anagrafe abbiamo interiorizzato la 
terribile esperienza dell’olocausto, quella tragedia che aveva 
segnato un confine netto tra il Bene e il Male, oltre il quale, 
si pensava, non si sarebbe mai potuti andare.  
Non si poteva andare. 
Si sta avverando la terribile profezia di Primo Levi: “È 
accaduto, può accadere di nuovo. […]. La violenza «utile» o 
«inutile», è sotto i nostri occhi: serpeggia, in episodi saltuari 
e privati, o come illegalità di stato […]. Attende solo il nuovo 
istrione (non mancano i candidati) che la organizzi, la 
legalizzi, la dichiari necessaria e dovuta e infetti il mondo” 
(Levi, 2014). 
“Levi pensa (e ha evidentemente ragione) non tanto a una 
ripetizione dell’identico, nell’avvento cioè di un regime 
nazista nel centro Europa, quanto piuttosto a una 
proliferazione di quei fattori che hanno reso l’orrore 
possibile, magari in altri paesi, sotto altro nome, con nuove 

 
* University of Roma “La Sapienza”, Italy 



4 E. Scandurra 

giustificazioni, non raggiungendo lo stesso parossismo ma 
producendo, quantomeno, massacri e sofferenze senza fine. 
Contro questo propagarsi del male, pensa l’autore, il 
richiamo del passato può essere salutare: non bisogna 
stancarsi mai di ricordare l’orrore antico” (Todorov, 2014). 
Il richiamo del passato, l’orrore del presente, la 
testimonianza di quanto sta accadendo in Palestina, sono gli 
argomenti di questo numero che esce dall’università, quel 
luogo, quasi sacro, che dovrebbe ergersi a difesa contro ogni 
pensiero di guerra, di morte, e sviluppare, al contrario, un 
pensiero critico, un pensiero di convivenza, un pensiero di 
speranza nell’umanità. 
Come pensiamo che possano sopravvivere i palestinesi in un 
territorio totalmente distrutto da guerra, carestie, 
devastazioni? E dove pensiamo possano trasferirsi se ogni 
Stato oppone solo muri e milizie contro coloro che fuggono 
e che non hanno più casa e nemmeno una terra nella quale 
essere seppelliti? 
Se segnali di follia provengono dal mondo, spetta 
all’università, seppure con la sua poca forza, di contrastarli, 
combatterli in nome di un’umanità che non ha smarrito la 
sua storia di specie e le sue tradizioni, culturali, scientifiche. 
Gaia, è stato detto, è un esperimento per abituare i popoli a 
convivere con lo sterminio altrui e ad accettarlo come 
inevitabile, 
“Custodite voi la memoria di Gaza. Non lasciate che il 
silenzio copra le voci spezzate. Non permettete che la 
menzogna diventi storia. Fate che almeno domani ci sia 
qualcuno che abbia il coraggio di dire: «Abbiamo imparato. 
Non abbiamo dimenticato»” (Iannacone, 2025).  
“Mai più” avevamo gridato ogni volta al seguito di tragedie 
cruente (l’Olocausto, la Pandemia), per, subito poi, ri-
cominciare con gli orrori, come se la memoria fosse solo 
fragile ricordo sbiadito nel tempo. 



Prefazione, مقدمة, Foreword             5 

Siamo ora chiamati a ripetere quel “mai più” rinnegato di 
fronte allo sterminio di un intero popolo, donne vecchi e 
bambini compresi, colpevoli solo di essere nati in quei 
luoghi. Non c’è soltanto l’obiettivo di distruggere ogni cosa 
– fa impressione vedere le case non solo distrutte ma 
letteralmente sbriciolate – ma quello di ridurre attraverso 
l’affamamento le stesse persone in animali alla ricerca di un 
poco di cibo. 
Disumanizzati verrebbe da dire, come lo furono gli ebrei nei 
campi di sterminio; in fila per supplicare un po’ di cibo per 
sé e per i figli. Che caricano suppellettili e pochi stracci su 
improbabili carrette trasportate a mano sulla spiaggia per 
sfuggire al fuoco annientatore. 
A vedere i telegiornali tv che riprendono i palestinesi di Gaza, si ha 
l'impressione di guardare dei formicai: gente che va da tutte le parti, 
alcuni che dopo brevi tratti tornano indietro, poi nuovi gruppi che si 
formano, altri che si sciolgono e le persone si avviano verso luoghi 
sconosciuti. 
Fra cumuli di macerie. 
E gli israeliti che fanno il tiro al piccione. Sparano nel mucchio, sono 
obiettivi facili, soprattutto i bambini. 
In nome della terra loro promessa (da chi? Da quale Autorità?). 
Poi uno scoppio, polvere che si solleva, grida che in TV non si sentono. 
Dalla polvere a poco a poco escono di nuovo le formiche che si agitano, 
provano a soccorrere chi è rimasto ferito (per portarlo dove? Visto che 
non ci sono più ospedali). 
Ma le formiche, si sa, sono indistruttibili, risorgono da luoghi devastati 
e riprendono a correre come prima. 
Ci saranno sempre. 
Non sappiamo come faranno questi due popoli a convivere 
nel prossimo futuro. Certo è che dovranno passare 
generazioni di giovani palestinesi per dimenticare 
l’umiliazione e le sofferenze provocate. Così come noi – 
occidentali, impotenti e ignavi – pagheremo cara questa 
nostra inerzia che ci fa volgere il viso dall’altra parte. 



6 E. Scandurra 

È utile ricordare le parole ultime di Franco Cassano su una 
riflessione dell’occidentalismo e della modernità: “il 
problema fondamentale è che la tradizione europea ed 
occidentale delle libertà è da tempo uscita fuor di misura, è 
una tradizione che, ribollendo su se stessa, è traboccata 
violentemente sulle altre. Il fondamentalismo dell’economia 
è questo traboccare senza misura” (Cassano, 2024, p.52).   
Dunque è già il momento di far sentire la nostra voce in 
difesa di questa mostruosa ingiustizia. Per noi a partire 
dall’università, soprattutto, da quel luogo ove si predica e si 
pratica la tolleranza, il rispetto dell’altro, delle sue idee 
diverse dalle nostre, luogo di pace. Gli studenti si aspettano 
da noi delle risposte altrimenti non avremo più il coraggio di 
guardarli negli occhi e ogni nostra giustificazione avrà, per 
loro, il sapore di viltà. 
Le università possono costituire le tradotte per lanciare 
appelli alla convivenza pacifica, per dire no alle armi. Non 
sarà molto e forse non riuscirà a fermare la barbarie, ma 
questo solo possiamo, e dobbiamo, fare. 
 
 

ذلك مع يحمل بلوريموندي، مجلة أعداد من العديد بين من واحد العدد، هذا  

الشعب هو شعب، لإبادة مكرّس إنه استثنائية؛ أقول بل فريدة، أهمية  

غزة مدينة :الرئيسية ولمدينتهم الفلسطيني، . 

بها التلفظ يمكن لا قريب وقت حتى كانت التي الكلمة تلك الجماعية، الإبادة ، 

الذين أولئك يد على يحدث، ما لوصف حتى كافية غير ربما اليوم أصبحت  

اليوم أصبحوا والذين والإبادة؛ الترحيل، الذلّ، الماضي في عرفوا  

 .جلادين

المروعة التجربة استوعبنا قد معين، جيل إلى ينتمون ممن جميعاً، نحن  

ًً فاصلاًً شكّلت التي المأساة تلك للهولوكوست، والشر الخير بين واضحا ، 

تتجاوزه أن للبشرية يمكن لا أنه وتخيّلنا . 

تجاوزه بالإمكان يكن لم لكن . 

الرهيبة ليفي بريموً نبوءة تحققّ نشهد نحن وها : 

“ أو «مفيداًً» كان سواء العنف، […] .جديد من يحدث أن ويمكن حدث، لقد  



Prefazione, مقدمة, Foreword             7 

« للقانون كخرق أو فردية، حوادث في يتسلّل :أعيننا أمام هو ،«الفائدة عديم  

تنقصنا ولا) الجديد المهرّج بانتظار فقط إنه .[…] الدولة ترعاه  

العالم به ويعُدي ضرورياً، ويعلنه ويشرّعه، لينظّمه، (المرشّحون .” 

وسط في نازي نظام ظهور أي حدث، لما حرفي تكرار عن يتحدث لا ليفـي  

دول في ممكناً، الرعب جعلت التي العوامل تلك انتشار عن بل أوروبا،  

درجة نفس إلى تصل لا قد جديدة، وتبريرات مختلفة، وبأسماء أخرى،  

تنتهي لا ومعاناة مجازر الأقل، على تنتج، لكنها الجنون، . 

يكون قد الماضي إلى الرجوع أن الكاتب يرى للشر، الانتشار هذا ضد  

ًً  :نافعا

“ القديم الرعب ذلك تذكّر من أبداًً نتعب أن يجب لا .” 

هي فلسطين، في يحدث ما وشهادة الحاضر، ورعب الماضي، إلى الرجوع  

ذلك الجامعة؛ أسوار من يخرج الذي العدد، هذا يتناولها التي المواضيع  

الحرب ويرفض الحياة، عن يدافع مقدساً، يكون أن يفُترض الذي المكان  

في للأمل وفكراًً للتعايش، فكراًً نقدياً، فكراًً ذلك من بدلاًً ويغُذي والموت،  

 .الإنسانية

أرض في الحياة، قيد على البقاء يمكنهم الفلسطينيين أن نتصور كيف لكن  

والخراب؟ً والجوع، بالحرب، بالكامل دمُّرت  

بالجدرانً عليهم تردًّ الدول كل كانت إذا الذهاب، يمكنهم أين وإلى  

أجسادهم؟ً فيها تدُفن أرض ولا منزل لا لديهم يعد لم من ضد والمليشيات،  

من بقليل ولو الجامعة، فعلى العالم، عن تصدر الجنون علامات كانت إذا  

كنوع تاريخها بعد تنسً  لم إنسانية باسم وتحاربها، تواجهها، أن قوتها،  

والعلمية الثقافية تقاليدها ولا بشري، . 

إبادة مع التعايشً على الشعوب لتعويد تجربة هي (الأرض) غايا إن قيل لقد  

منهً مفر لا كأمر وقبولها الآخرين . 

“ لا .المحطّمة الأصوات يخُفي أن للصمت تسمحوا لا .غزة ذاكرة احفظوا  

ًً يصبح أن للكذب تسمحوا ًً الغد من الأقل على اجعلوا .تاريخا يجرؤ شخصا  

ننسً  لم .تعلمّنا لقد‘ :يقول أن على .’” 

“ دامية مذبحة كل بعد نصرخ كنا هكذا – ”أبداًً ذلك يتكرر لن  

وكأن جديد، من للرعب نعود أن نلبث ما ثم ،(الجائحة الهولوكوست،)  

وهشّةً باهتة ذكرى مجرد الذاكرة . 

إبادة مواجهة في المرة هذه ،”أبداًً يتكرر لن“ لتكرار مدعوون نحن واليوم،  

في ولدوا أنهم سوى لهم ذنب لا – وأطفالاًً شيوخاً، نساءً، – بأكمله شعب  

الأرض هذه . 



8 E. Scandurra 

فقط ليست البيوت ترى أن المؤلم من – شيء كل تدمير فقط ليس الهدف  

ًً مفتتّة بل مدمّرة، حيوانات يعودوا حتى الناس تجويع هو الهدف بل – حرفيا  

الطعام فتات عن تبحث . 

ًً إنسانيتهم، من تجريدهم جرى معسكرات في اليهود مع حدث كما تماما  

ولأطفالهم لهم الطعام من قليلاًً يتوسلون طوابير في يقفون الإبادة؛ . 

على بأيديهم يجرّونها بدائية، عربات على بسيطة أشياء من تيسر ما يحملون  

الإبادة نيران من هاربين الشاطئ، . 

يشعر غزة، في الفلسطينيين صور تنقل التيً الأخبار نشرات مشاهدة عند  

نمل مستعمرات يرى وكأنه المرء : 

مجموعات ينقسمون، آخرون يعود، بعضهم اتجاه، كل في يذهبون ناس  

الركام من أكوام وسط مجهول، نحو الناس ويتجه تتفكك، وأخرى تتكوّن . 

الجموع على النار يطلقون الحمام؛ على الرماية يمارسون والإسرائيليون ، 

سهلة أهداف والأطفال . 

ن؟ من) الموعودة أرضهم باسم (سلطة؟ وبأي م  . 

التلفاز شاشة على يسُمع لا وصراخ يتصاعد، وغبار انفجار، ثم . 

لكن) أصُيب من إنقاذ تحاول تتحرك، ،”النملات“ مجدداًً تظهر الغبار ومن  

مستشفياتً هناك تعد فلم أين؟ إلى ). 

الركض ويواصل الأنقاض تحت من يعود .يقُهر لا نعلم، كما النمل، لكن  

قبل من كما . 

ًً وسيظل موجوداًً دائما . 

القريبً المستقبل في يتعايشا أن الشعبين لهذين يمكن كيف نعرف لا . 

ما لينسوا الفلسطينيين الشباب من أجيالاًً سيتطلبًّ الأمر أن المؤكد من لكن  

ومعاناة ذلًّ من له تعرّضوا . 

ًً سندفع – والمتخاذلون العاجزون الغربيون نحن – أننا كما ًً ثمنا على باهظا  

الآخر للجانب وجوهنا ندير يجعلناً الذي بصمتنا، التواطؤ هذا . 

الغرب حول تأمله في الأخيرة كاسّانو فرانكو كلمات نستعيد أن المفيد من  

 :والحداثة

“ تجاوزت قد للحريات والغربية الأوروبية التقاليد أن هي الأساسية المشكلة  

على بعنف طغت ثم ذاتها، على فاضت تقاليد إنها زمن، منذ حدودها  

الجامح الفيض هذا الاقتصادي، التطرف هو ذلك في والأساس .الآخرين  

قيوداًً يعرف لا الذي .” 

الوحشي الظلم هذا ضد صوتنا لرفع الوقت حان لقد إذن، . 

الذي المكان ذلك من الجامعة، من البداية تكون أن يجب لنا، بالنسبة  



Prefazione, مقدمة, Foreword             9 

ًً ويكون المختلفة، وأفكاره الآخر، واحترام التسامح، يعُلّم أن يفُترض مكانا  

 .للسلام

وستبدو أعينهم، في النظر نستطيع فلن وإلًا أجوبة، منّا ينتظرون الطلاب  

ًً نظرهم في مبرراتنا كل وخيانة جبنا . 

ولرفض السلمي، للتعايش نداءات تطلق منصّاتً تكون أن يمكن الجامعات  

 .السلاح

ًً ذلك يكون لن ربما ويجب نستطيع، ما هذا لكن الهمجية، لإيقاف كافيا  

فعله علينا، . 
 
 
This Plurimondi issue, one of many, is unique in importance, 
I would say exceptional: it is dedicated to the extermination 
of a people, the Palestinians people, and their main city: 
Gaza City.  
Genocide, a word that until recently was unpronounceable, 
is now perhaps inadequate to describe what is happening at 
the hands of those who once knew humiliation, deportation, 
and elimination, those who now become executioners. 
All of us of a certain age have interiorized the terrible 
experience of the Holocaust, the tragedy that marked a 
definite boundary between Good and Evil, beyond which, 
we thought, one could never go. One could not go.  
Primo Levi’s terrible prophecy is coming true: “It happened, 
it can happen again. […]. “Useful” or “useless” violence is 
before our eyes: it snakes, in occasional and private episodes, 
or as state illegality […] It is only waiting the new histrion 
(candidates abound) to organize it, legalize it, declare it due 
and necessary, and infect the world” (Levi, 2014). 
“Levi thinks (and is evidently right) not so much of a 
repetition of the same, that is,  the advent of a Nazi regime 
in Central Europe, but rather of a proliferation of those 
factors that made the horror possible, perhaps in other 
countries, under another name, with new justifications, not 
reaching the same paroxysm but producing, at the very least, 



10 E. Scandurra 

massacres and endless suffering. Against this propagation of 
Evil, the author thinks, the call of the past can be salutary: 
being never tired to remember the ancient horror” 
(Todorov, 2014). 
The call of the past, the horror of the present, and the 
witness of what is happening in Palestine are the topics of 
this journal issue which comes from a university, that almost 
sacred place, that should stand as a defense against every 
thought of war, of death, instead developing critical thinking, 
a thought of coexistence, a thought of hope in humanity. 
How do we think Palestinians can survive in a territory 
totally destroyed by war, famine, and devastation? And 
where do we think they can move if every State only opposes 
walls and militias against those who flee and who no longer 
have a home or even a land in which to be buried? 
If signs of madness come from the world, it is up to the 
university, however small its strenght, to counter them, to 
fight them in the name of a humanity that has not lost its 
history as a species and its cultural and scientific traditions. 
Gaza, it was said, is an experiment to accustom people to 
coexist with the extermination of others and to accept it as 
inevitable. 
“You must be the custodians of the memory of Gaza. Do 
not let silence drown out the broken voices. Do not allow 
the lie to become history. Let at least tomorrow there is 
someone who has the courage to say «We have learned. We 
have not forgotten»” (Iannacone, 2025). 
“Never again” we had cried out each time in the wake of 
cruel tragedies (the Holocaust, the Pandemic), only to 
immediately begin again with the horrors, as if memory were 
only a fragile remembering faded over time. 
We are now called to repeat that “never again” denied in the 
face of the extermination of an entire people, including 
women, old people, and children, guilty only of being born 
in those places. There is not only the goal of destroying 



Prefazione, مقدمة, Foreword             11 

everything – it is shocking to see homes not only destroyed 
but literally crumbled – but also that of starving the people 
themselves persons into animals searching for of a little 
food. 
Dehumanized, one might say, like the Jews in the 
extermination camps, queuing up to beg for a little food for 
themselves and their children. Loading household goods 
furnitures and a few rags onto improbable carts carried by 
hand along the beach to escape the annihilating fire.  
Watching the TV news broadcasts journals on the Gaza Palestinians 
the impression comes of watching anthills: people going in all directions, 
some turning back after short tracts, then new groups forming, others 
breaking up, and persons heading off towards unknown places.  
Among piles of rubble.  
And the Israelites do pigeons shooting. They shoot into the crowd. They 
are easy targets, especially the children. In the name of their Promised 
Land (by whom? By which Authority?). 
Then an explosion, dust rising, shootings can’t be heard on TV. From 
the dust little by little, the ants emerge again, scurrying about, trying to 
help those who were injured (to take them where? Since there are no 
more hospitals). 
But ants, as we know, are indestructible; they rise from devastated places 
and resume their stride as before. They will always be there.  
We do not know how these two peoples will coexist in the 
next future. What is certain is that generations of young 
Palestinians will have to wait to forget the humiliation and 
suffering that happened. Just as we – Westerners, impotent 
and indolent – will pay dearly for our inertia that makes us 
look the other way. 
It is useful to remember the last words by writer Franco 
Cassano on a reflection on Westernism and modernity: “The 
fundamental problem is that the European and the Western 
tradition of freedom has long since gone out of proportion, 
it is a tradition that, boiling over within itself, has violently 



12 E. Scandurra 

overflowed onto others. Economic fundamentalism is this 
unrestrained overflowing” (Cassano, 2024, p.52). 
So it is already time to make our voices heard in defense of 
this monstrous injustice. For us starting from the university, 
above all, from that place where tolerance, respect of others 
and their ideas different from ours, place of peace, are 
predicated and practiced. Students expect answers from us, 
otherwise we will no longer have the courage to look them 
in their eyes and any justification we offer will, for them, 
smack of cowardice. 
Universities can constitute convoys to launch appeals for 
peaceful coexistence, to say no to weapon. It won’t be much, 
and it may not be enough to stop the barbarity, but this is all 
we can, and must, do. 
 
 
References 

Levi P. (2014), I Sommersi e i Salvati, Torino, Einaudi. 
Todorov T., (2014) Prefazione, in Levi P., I Sommersi e i 

Salvati, Torino, Einaudi. 
Iannacone D. (2025), Lettera da Gaza a Chi Verrà dopo di Noi, 

Instagram, 16/9/2025, 
https://www.instagram.com/p/DOsXZ4gDOY7 

Cassano F. (2024), L’Inquietudine del Pensiero, Bari, Laterza. 
 
 
 


